Achtsamkeit
in
Oldenburg

"y

Achtsamkeit
in Oldenburg

Januar - April 02026

Moinmoin,

nun hat das zweite Viertel des 21. Jahrhunderts begonnen und wir schauen irritiert
auf aktuelle Entwicklungen. Die gemeinsame stille Stunde am Mittwochabend im
Umwelthaus dient uns als Anker, um die Kraft fiir unsere taglichen Aktivititen
nicht zu verlieren, sondern sie zu starken.

Nach der Meditation erwarten uns vielféltige Gesprachsthemen wie keltische
Zeitvorstellungen, ein Loblied auf das Zazen, die Suche nach Frieden, das
Hindernis ‘Hoffnung‘, der Gesang der Dinge und der Zusammenhang des
Wenigen mit dem Wesentlichen.

Unsere Einladung gilt auch fiir die 6ffentliche Mitglieder-Versammlung. Und wer
sich fiir unsere sporadisch stattfindende Dharma-Gruppe interessiert, sollte uns
danach fragen.

Herzlich willkommen.



Veranstaltungen in Oldenburg und Umgebung

Meditationskreis .., Achtsamkeit in Oldenburg e.V.*

Unser Meditationskreis trifft sich jeden Mittwochabend im Umwelthaus Oldenburg (PFL-
Kulturzentrum Dachgeschoss, Peterstr. 3; Zugang PFL-Riickseite). Die gemeinsame
Meditation (2 x 20 Minuten stilles Sitzen; dazwischen 2 Runden langsames Gehen) beginnt
plinktlich um 19.30 Uhr.

Eine digitale Teilnahme ist weiterhin moglich. Bitte rechtzeitig einwdhlen. Es kann auch an den
Gesprdchen teilgenommen werden. Zugangsdaten: www.achtsamkeit-in-ol.de.

-2 Achtung: Ein Passwort ist notig (wird nach Anfrage zugemailt) €

Fiir viele Abende sind Gesprichsthemen vorbereitet. Der letzte Mittwoch im Monat enthélt in
der 2. Sitzphase eine gefiihrte Meditation; anschliefend gibt es - bei einer Tasse Tee - einen
Austausch iiber spontan entstehende Themen (Meditation, Umwelt, Politik, Personliches).
Jeweils am ersten Mittwoch im Monat bieten wir in der Regel nach der Sitz-Meditation eine
angeleitete Ubung im Liegen (Entspannung, Ké&rperwahrnehmung, Erdberiihrungen,
Musikalisches) oder im Stehen an (Acht Brokate und Taiji-Qigong).

Vorankiindigung: Ab 4. Mai 02026 jeden Montag 18 - 19.00 Uhr:
Qigong im Schlossgarten

Zum 33. Mal seit 01994 organisieren wir Qigong-Ube-Stunden im Oldenburger Schlossgarten. Unter
wechselnder Anleitung (Doris Kirstein, Gerd Schnesche, Manfred Folkers) werden leicht erlernbare
Qigong-Bewegungen geiibt. Einstieg jederzeit mdglich (auch ohne Vorkenntnisse). Die Ube-Stunden
finden bei jedem Wetter statt. Die Teilnahme ist kostenlos. Spenden sind moglich.

Wake Up Oldenburg

Wir sind iiberwiegend junge Menschen zwischen 18-35, die gemeinsam Achtsamkeit in der
Tradition von Thich Nhat Hanh praktizieren. Wir meditieren, teilen von Herzen, héren zu,
singen, schauen oft einen kleinen Dharma-Vortrag und tanzen auch mal. Wir freuen uns iiber
Menschen, die (im Herzen) 18 bis 35 Jahre alt sind und Lust haben auf Achtsamkeitspraxis in
Gemeinschaft. Meldet euch bei Interesse per Mail an: oldenburg@wkup.org .

Wir treffen uns jeden 2. Sonntag im Monat von 15 - 18 Uhr im Umwelthaus Oldenburg
(11.1.02026 + 8.2.02026 + 8.3.02026 + 12.4.02026)

Mittwoch 18. Mirz 02026; 19.30 Uhr Umwelthaus Oldenburg:
Offentliche Mitgliederversammlung

Neben den Formalititen einer Mitgliederversammlung (Riickblick, Finanzbericht
usw.) wollen wir unsere Aktivitditen im Jahr 02026 besprechen. Nicht nur
Vereinsmitglieder - alle Interessierte sind herzlich willkommen.

Interbeing - Intersein Podcast des Hessischen Rundfunks (hr2):

Unter dem abwegigen Titel “Okologische Reformation oder Oko-Sekte? hat der
Hessische Rundfunk in der Reihe “Camino - Religionen auf dem Weg* {iber die
"Church of Interbeing" in einer Berliner Kirche berichtet und sich mit der

Bedeutung und Verbreitung des Begriffs ‘Interbeing - Intersein‘ beschéftigt.
https://www.ardaudiothek.de/episode/urn:ard:episode:6b7bd3db1{9eala2/



http://www.achtsamkeit-in-ol.de/
mailto:oldenburg@wkup.org
https://www.ardaudiothek.de/episode/urn:ard:episode:6b7bd3db1f9ea1a2/

Unsere Veranstaltungen im Uberblick:

Der Meditationskreis trifft sich jeden Mittwoch um 19.30 Uhr im Umwelthaus. Hier die
Themen-Ubersicht fiir das Gesprich nach dem 2x20-miniitigen Sitzen:

Mi 7.1.26 Meditationskreis (Musik & Singen)

Mi 14.1.26  Meditationskreis (Wenn ihr Frieden wollt ...)

Mi 21.1.26  Meditationskreis (Zeitlaufe in der Natur)

Mi 28.1.26  Meditationskreis (Tee & Gesprich)

Mi 4.2.26 Meditationskreis (Qigong - Die Acht Brokate)

Mi 11.2.26  Meditationskreis (Hakuin Zazen Wasan)

Mi 18.2.26  Meditationskreis (Hoffnung als Hindernis)

Mi 25.2.26  Meditationskreis (Tee & Gesprich)

Mi 4.3.26 Meditationskreis (Rezitation der 5 Achtsamkeitsiibungen)

Mi 11.3.26  Meditationskreis (Die Dinge singen hor ich so gern)

Mi 18.3.26  Offentliche Mitgliederversammlung

Mi 25.3.26  Meditationskreis (Tee & Gesprich)

Mi 1.4.26 Meditationskreis (Die Drei Erdberiihrungen)

Mi 8.4.26 Meditationskreis (Das Wenige und das Wesentliche)

Mi 15.4.26  Meditationskreis (Was ist Angst?)

Mi22.426  Meditationskreis (Desiderata)

Mi29.4.26  Meditationskreis (Tee & Gesprich iiber Programm 5-8/26)

ab Mo 4.5. jeden Montag 18-19.00 Uhr: Qigong im Schlossgarten

Redaktionsteam: Manfred Folkers, Thomas Giinther, Petra Keup, Stephanie Marquardt,
Ursula Neumann, Volker von Seggern, Theo Stenert; c/o Achtsamkeit in OL e.V.,
Devrientstr. 8, 26121 Oldenburg, 0441/8850040, www.achtsamkeit-in-ol.de

sAchtsamkeit in Oldenburg e.V.“ ist ein gemeinniitziger Verein. Spenden
(steuerabzugsfihig) sind moglich auf das Konto der Oldenburgischen Landesbank DE19
2802 0050 1223 3540 00 (IBAN), OLBO DE H2XXX (BIC). Herzlichen Dank.



http://www.achtsamkeit-in-ol.de/

Gesprachsthemen des Meditationskreises:

28.1. +25.2. + 25.3. + 29.4. 02026: Gefiihrte Meditation (MF/SM)
Am letzten Mittwoch im Monat wird die 2. Phase der Sitz-Meditation durch das
Vorlesen kurzer Sitze ergédnzt, die sich mit der Atmung verkniipfen lassen.

28.1. + 25.2. + 25.3. + 29.4.02026: Tee & Gespriach
Wihrend wir ein vorbereitetes Getrank (z. B. Tee) trinken, sprechen wir iiber
unsere Erfahrungen mit dem Leben und dem Meditieren.

An jedem 1. Mittwoch im Monat bieten wir nach der Sitz-Meditation eine
Ubung im Stehen, Liegen oder Sitzen an (ca. 30 Minuten):

7.1.26 Musik & Singen

4.2.26 Qigong - Die Acht Brokate

4.3.26 Rezitation der Fiinf Achtsamkeitsilbungen

1.4.26 Die Drei Erdberiihrungen

14.1.02026: Wenn ihr Frieden wollt ... (PK)
Wir horen und besprechen einen Text aus dem Buch ‘Die Sonne. Mein Herz. von
Thich Nhat Hanh.

21.1.02026: Zeitldufe in der Natur (TG)
An einem Beispiel aus der keltischen Naturphilosophie werden wir uns tiber
Zeitldufe in der Natur austauschen.

11.2.02026: Hakuin Zazen Wasan (VvS)
Wir héren und besprechen das ‘Loblied auf das Zazen‘ von Hakuin Zenji (1686 -
1769), der als Vater der modernen Rinzai-Richtung des Zen-Buddhismus gilt.

18.2.02026: Hoffnung als Hindernis (SM)
Wir besprechen zwei Texte iiber ‘Hoffnung‘ von Thich Nhat Hanh und Joanna
Macy / Chris Johnstone.

11.3.02026: Die Dinge singen hor ich so gern (TS)
Wir horen und besprechen ein Gedicht von Rainer Maria Rilke.

8.4.02026: Das Wenige und das Wesentliche (MF)
Wir horen und besprechen einige Textstellen aus dem Buch ‘Das Wenige und das
Wesentliche‘ von John von Diiffel.

15.4.02026: Was ist Angst? (UN)
Wir horen und besprechen den Text ‘Was ist Angst? aus dem Buch ‘Die Kuh,
die weinte‘ von Ajahn Brahm.

22.4.02026: Desiderata (MF)
Wir horen und besprechen ‘Desiderata‘ (auch als Lebensregel von Baltimore
bezeichnet), ein Prosagedicht von Max Ehrmann aus dem Jahr 1927.



https://de.wikipedia.org/wiki/Rinzai-sh%C5%AB
https://de.wikipedia.org/wiki/Zen
https://de.wikipedia.org/wiki/Buddhismus
https://de.wikipedia.org/wiki/Prosagedicht
https://de.wikipedia.org/wiki/Max_Ehrmann

John von Diiffel: Das Wenige und das Wesentliche
Ein Stundenbuch (Dumont Verlag 2022)

Immer haufiger erscheinen Biicher, die in ihrer Haltung und
Herangehensweise als ‘buddhistisch® gelesen werden konnen. John von
Diiffels Werk ‘Das Wenige und das Wesentliche® kann als Anregung
verstanden werden, einen in der Buddhismus aktuell 3/25 formulierten
Auftrag zu erfiillen: “Warum wir den Weg der Mitte neu berechnen
miissen®.

Ins Zentrum seiner Betrachtungen riickt der Autor die menschliche
Fahigkeit, asketisch zu leben. Dabei unterscheidet er zwischen dem
Asketen der Vergangenheit und dem Asketen der Zukunft. Thm geht es
“nicht ums Verzichten, sondern um die Frage: “Was brauche ich
wirklich?* Er kommt zu dem Ergebnis: “Das Wenige ist die Methode,
um das Wesentliche zu erkennen. Wenn das Wenige dem Wesentlichen
entspricht, dann ist das Gliick. ... Der Asket der Zukunft verzichtet
nicht. Er 16st sich vom Unwichtigen. Sein ‘Verzicht® ist eine
Befreiung.*

Vom Verlag als “modernes Stundenbuch tiber Minimalismus* und “die
wesentlichen Fragen des Lebens* angekiindigt und gestaltet wie ein
langes Gedicht lesen sich von Diiffels Gedanken wie eine Kette von
Aphorismen.

Zur Veranschaulichung greift er auch auf antike Vorbilder wie Sisyphos
und Odipus zuriick. Er erliutert das “Anthropozin“ und dessen
“Seinskrise® als ein “vom Menschen geprigtes Erdzeitalter, das im
Begriff ist, die Erde weitgehend unbewohnbar zu machen®. Auflerdem
kritisiert er das “Primat der Okonomie iiber die Okologie*. Fiir ihn ist
“der Genuss des Wesentlichen* keine Einschrinkung und “keine
Konsumkategorie®, sondern “eine Kategorie der Erkenntnis®.

Fiir die zunehmende Zahl der Menschen, die ihren eigenen Anteil an
der 6kologischen Verwiistung der Erde wahr und ernst nehmen und fiir
thre Lebensgestaltung einen ‘Mittleren Weg* anstreben, bietet von
Diiffels ‘kontemplative Wanderschaft® eine Fiille von Anregungen.
Sein Buch schlie3t mit der Einsicht: “Genug wire das Ende das
gelingt®.

Diese Buchbesprechung von Manfred Folkers erschien in der Buddhismus aktuell 4/25

Am Mi 8. April 02026 werden wir einige Abschnitte aus diesem Buch lesen und besprechen.



Hoffnung als Hindernis

(aus: Thich Nhat Hanh — Ich pflanze ein Licheln)

Hoffnung ist wichtig, weil sie dazu beitragen kann, dass der gegenwaértige
Moment weniger schwer zu ertragen ist. Wenn wir glauben, dass es morgen besser
sein wird, kdnnen wir eine Notlage heute leichter ertragen. Mehr kann die
Hoffnung jedoch fiir uns nicht tun - sie kann eine Notlage ertriglicher machen.
Wenn ich tief iiber das Wesen der Hoffnung nachsinne, entdecke ich etwas
Tragisches. Da wir uns an unsere Hoffnung fiir die Zukunft klammern, richten wir
unsere Krifte und Fahigkeiten nicht auf den gegenwartigen Moment. Wir

halten uns an die Hoffnung und glauben, dass die Zukunft etwas Besseres bringen
wird, dass wir den Frieden oder das Konigreich Gottes finden werden. Die
Hoffnung wird zu einer Art Hindernis. Wenn du die Hoffnung seinlassen kannst,
wirst du dich gédnzlich auf den gegenwirtigen Moment einlassen konnen und die
Freude entdecken, die schon hier ist.

Erleuchtung, Frieden und Freude werden nicht von jemand verliehen. Der Quell
ist in unserem Inneren, und wenn wir tief genug im gegenwartigen Moment

nachgraben, wird das Wasser hervorsprudeln. Wenn wir wirklich lebendig sein
wollen, miissen wir zuriick zum gegenwirtigen Augenblick. Uben wir bewusstes Atmen, so
iiben wir die Riickkehr in den gegenwértigen Moment, in dem alles geschieht.

Die westliche Zivilisation legt so viel Wert auf den Gedanken der Hoffnung, dass
wir den gegenwairtigen Moment oftmals vergessen. Hoffnung gehort zur Zukunft.
Sie ist uns keine Hilfe, wenn wir im gegenwértigen Moment Freude, Frieden oder
Erleuchtung finden mochten. Viele Religionen stiitzen sich auf den Gedanken der
Hoffnung, und die Unterweisung, die Hoffnung seinzulassen, wird
moglicherweise bei manchen von euch eine heftige Reaktion hervorrufen. Der
Schock kann jedoch etwas Wichtiges bewirken. Ich sage nicht, dass du nicht mehr
hoffen sollst, sondern nur, dass Hoffnung allein nicht geniigt. Hoffnung kann zu
einem Hindernis fiir dich werden, und wenn du ihrer Energie verhaftet bleibst,
wirst du nicht ginzlich in den gegenwirtigen Moment zuriickfinden. Wandelst du
diese Energien aber um und wirst dir bewusst, was im gegenwartigen Augenblick
geschieht, kannst du einen Durchbruch erzielen und Freude und Frieden gleich
jetzt in diesem Moment entdecken — in deinem Inneren wie in der Auenwelt.
A. J. Muste, der in der Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts die amerikanische
Friedensbewegung anfiihrte, die Millionen Menschen bewegte, sagte einmal: »Es
gibt keinen Weg zum Frieden, Frieden ist der Weg.« Das heifit, dass wir den
Frieden einfach im gegenwirtigen Moment mit unserem Blick, unserem Lécheln,
unseren Worten und Taten verwirklichen konnen. Friedensarbeit ist

kein Mittel zum Zweck. Jeder Schritt, den wir tun, sollte Frieden sein. Jeder
Schritt, den wir tun, sollte Freude sein. Jeder Schritt, den wir tun, sollte Gliick
sein. Wenn wir dazu entschlossen sind, konnen wir es auch. Wir brauchen keine
Zukunft. Wir konnen ldacheln und uns entspannen. Alles, was wir uns wiinschen,
ist hier im gegenwértigen Moment schon vorhanden.



Hoffnung durch Handeln

(Joanna Macy & Chris Johnstone)

Hoffnung durch Handeln ist eine Praxis. Wie Tai Chi oder Gartenarbeit ist sie
cher ein Tun als etwas, was wir haben. Sie besteht in einem Prozess, den wir auf
jede Situation anwenden konnen, und umfasst drei Hauptschritte. Als Erstes
verschaffen wir uns ein klares Bild von der Wirklichkeit, als Zweites
identifizieren wir die Richtung, in der sich die Dinge nach unserem Wunsch
entwickeln sollten, oder die Werte, die wir verwirklicht sehen mochten, und als
Drittes unternehmen wir Schritte, die uns selbst oder unsere Situation in der
erhofften Richtung voranbringen.

Da Hoffnung durch Handeln uns keinen Optimismus abverlangt, konnen wir sie
sogar dort anwenden, wo wir keine Hoffnung mehr sehen. Der leitende Impetus
ist unsere Absicht; wir wihlen, was wir herbeifiihren, wofiir wir uns einsetzen
oder was wir ausdriicken wollen. Statt erst einmal unsere Erfolgschancen
abzuwégen und nur dann aktiv zu werden, wenn wir hoffnungsvoll sind,
konzentrieren wir uns auf unsere Absicht und lassen uns von ihr fithren.

Diese beiden Texte uiber ‘Hoffnung® werden wir am Mi 18.2.26 besprechen.

Hoffnung ist nicht die Uberzeugung, dass etwas gut ausgeht, sondern die
Gewissheit, dass etwas Sinn hat, egal wie es ausgeht. (Vaclav Havel) .

DIE DINGE SINGEN HOR ICH SO GERN

Ich fiirchte mich so vor der Menschen Wort.
Sie sprechen alles so deutlich aus:
Und dieses heifit Hund und jenes hei3t Haus,
und hier ist Beginn und das Ende ist dort.

Mich bangt auch ihr Sinn, ihr Spiel mit dem Spott.
Sie wissen alles, was wird und war;
kein Berg ist ihnen mehr wunderbar;
thr Garten und Gut grenzt grade an Gott.

Ich will immer warnen und wehren: Bleibt fern.
Die Dinge singen hor ich so gern.
Thr riihrt sie an: sie sind starr und stumm.
Thr bringt mir alle die Dinge um.

Dieses Gedicht von Rainer Maria Rilke werden wir am Mi 11. Miirz 02026 besprechen.




HAKUIN ZAZEN WASAN

Loblied auf das Zazen von Hakuin Zenji (1686 - 1769)

Alles Seiende ist der Natur nach Buddha,
wie Eis seiner Natur nach Wasser ist.
Getrennt vom Wasser gibt es kein Eis,

getrennt vom Seienden kein Leben des Buddha.

Wie traurig, dass die Menschen das Nahe nicht achten
und die Wahrheit in der Ferne suchen:
wie einer, der mitten im Wasser aufschreit vor Durst,
wie ein Kind aus wohlhabendem Haus,
das umherirrt unter den Armen.

Verloren auf des Unwissens dunklen Pfaden
ziehen wir dahin durch die sechs Welten,
von dunklem Pfad zu dunklem Pfad.
Wann werden wir frei von Geburt und Tod?

O das Zazen des Mahayana! Thm sei hochstes Lob!
Mildtitigkeit, Gebote, die vielen Paramitas,
das Wiederholen des Buddha-Namens, Zerknirschung
und zahllose andere gute Werke - alle haben ihren Ursprung im Zazen.

Wer nur einmal Zazen versucht,
16scht zahllose vergangene Siinden.
Wo sind die dunklen Pfade geblieben?
Das Reine Land ist nicht fern.

Wer nur einmal diese Wahrheit hort
und ihr dankbaren Herzens lauscht,
sie preist, sie verehrt,
erlangt Segnungen ohne Ende.

Jene aber, die sich nach innen wenden
und die Selbst-Natur bezeugen,
- die Selbst-Natur, die eine Nicht-Natur ist - ,
gehen tiiber bloe Lehren weit hinaus.

Das Tor zur Einheit von Ursache und Wirkung steht offen.
Der Weg, der weder zwei noch drei ist, fithrt geradeaus.
Deine Form ist der Nicht-Form Form,
dein Gehen und Kommen geschieht nirgends denn wo du bist.
Dein Gedanke des Nicht-Gedankens Gedanke.

Dein Singen und Tanzen ist nichts als die Stimme des Dharma.

Wie grenzenlos frei der Himmel des Samadhi.
Wie heil der volle Mond der vierfachen Weisheit.
In diesem Augenblick, was mangelt Dir?
Nirvana vor unseren Augen. Das Lotus-Land an diesem Ort.
Dieser Leib - das Leben des Buddha.

Uber diesen Text aus Japan werden wir uns am Mi 11.2.02026 austauschen.



