
 

 

Achtsamkeit 

in  

Oldenburg 

 

 

Januar - April 02026 

 

 
Moinmoin, 

 

 

nun hat das zweite Viertel des 21. Jahrhunderts begonnen und wir schauen irritiert 

auf aktuelle Entwicklungen. Die gemeinsame stille Stunde am Mittwochabend im 

Umwelthaus dient uns als Anker, um die Kraft für unsere täglichen Aktivitäten 

nicht zu verlieren, sondern sie zu stärken. 
 

Nach der Meditation erwarten uns vielfältige Gesprächsthemen wie keltische 

Zeitvorstellungen, ein Loblied auf das Zazen, die Suche nach Frieden, das 

Hindernis ‘Hoffnung‘, der Gesang der Dinge und der Zusammenhang des 

Wenigen mit dem Wesentlichen. 
 

Unsere Einladung gilt auch für die öffentliche Mitglieder-Versammlung. Und wer 

sich für unsere sporadisch stattfindende Dharma-Gruppe interessiert, sollte uns 

danach fragen. 
 

 

Herzlich willkommen. 
 

 

 

 



 

 

Veranstaltungen in Oldenburg und Umgebung 
 

Meditationskreis „Achtsamkeit in Oldenburg e.V.“ 
Unser Meditationskreis trifft sich jeden Mittwochabend im Umwelthaus Oldenburg (PFL-

Kulturzentrum Dachgeschoss, Peterstr. 3; Zugang PFL-Rückseite). Die gemeinsame 

Meditation (2 x 20 Minuten stilles Sitzen; dazwischen 2 Runden langsames Gehen) beginnt 

pünktlich um 19.30 Uhr. 

Eine digitale Teilnahme ist weiterhin möglich. Bitte rechtzeitig einwählen. Es kann auch an den 

Gesprächen teilgenommen werden. Zugangsdaten: www.achtsamkeit-in-ol.de. 

→ Achtung: Ein Passwort ist nötig (wird nach Anfrage zugemailt)   

Für viele Abende sind Gesprächsthemen vorbereitet. Der letzte Mittwoch im Monat enthält in 

der 2. Sitzphase eine geführte Meditation; anschließend gibt es - bei einer Tasse Tee - einen 

Austausch über spontan entstehende Themen (Meditation, Umwelt, Politik, Persönliches). 

Jeweils am ersten Mittwoch im Monat bieten wir in der Regel nach der Sitz-Meditation eine 

angeleitete Übung im Liegen (Entspannung, Körperwahrnehmung, Erdberührungen, 

Musikalisches) oder im Stehen an (Acht Brokate und Taiji-Qigong).  
 

Vorankündigung: Ab 4. Mai 02026 jeden Montag 18 - 19.00 Uhr: 

Qigong im Schlossgarten 
Zum 33. Mal seit 01994 organisieren wir Qigong-Übe-Stunden im Oldenburger Schlossgarten. Unter 

wechselnder Anleitung (Doris Kirstein, Gerd Schnesche, Manfred Folkers) werden leicht erlernbare 

Qigong-Bewegungen geübt. Einstieg jederzeit möglich (auch ohne Vorkenntnisse). Die Übe-Stunden 

finden bei jedem Wetter statt. Die Teilnahme ist kostenlos. Spenden sind möglich. 
 

Wake Up Oldenburg 
Wir sind überwiegend junge Menschen zwischen 18-35, die gemeinsam Achtsamkeit in der 

Tradition von Thich Nhat Hanh praktizieren. Wir meditieren, teilen von Herzen, hören zu, 

singen, schauen oft einen kleinen Dharma-Vortrag und tanzen auch mal. Wir freuen uns über 

Menschen, die (im Herzen) 18 bis 35 Jahre alt sind und Lust haben auf Achtsamkeitspraxis in 

Gemeinschaft. Meldet euch bei Interesse per Mail an: oldenburg@wkup.org . 

Wir treffen uns jeden 2. Sonntag im Monat von 15 - 18 Uhr im Umwelthaus Oldenburg 

(11.1.02026 + 8.2.02026 + 8.3.02026 + 12.4.02026) 
 

Mittwoch 18. März 02026; 19.30 Uhr Umwelthaus Oldenburg: 

Öffentliche Mitgliederversammlung  
Neben den Formalitäten einer Mitgliederversammlung (Rückblick, Finanzbericht 

usw.) wollen wir unsere Aktivitäten im Jahr 02026 besprechen. Nicht nur 

Vereinsmitglieder - alle Interessierte sind herzlich willkommen. 
 

Interbeing - Intersein Podcast des Hessischen Rundfunks (hr2): 

Unter dem abwegigen Titel “Ökologische Reformation oder Öko-Sekte?“ hat der 

Hessische Rundfunk in der Reihe “Camino - Religionen auf dem Weg“ über die 

"Church of Interbeing" in einer Berliner Kirche berichtet und sich mit der 

Bedeutung und Verbreitung des Begriffs ‘Interbeing - Intersein‘ beschäftigt.  

https://www.ardaudiothek.de/episode/urn:ard:episode:6b7bd3db1f9ea1a2/ 

http://www.achtsamkeit-in-ol.de/
mailto:oldenburg@wkup.org
https://www.ardaudiothek.de/episode/urn:ard:episode:6b7bd3db1f9ea1a2/


 

 

Unsere Veranstaltungen im Überblick: 
 

 

Der Meditationskreis trifft sich jeden Mittwoch um 19.30 Uhr im Umwelthaus. Hier die 

Themen-Übersicht für das Gespräch nach dem 2x20-minütigen Sitzen: 
 
 

Mi 7.1.26 Meditationskreis (Musik & Singen)  
 

Mi 14.1.26 Meditationskreis (Wenn ihr Frieden wollt ...) 
 

Mi 21.1.26 Meditationskreis (Zeitläufe in der Natur)  
 

Mi 28.1.26 Meditationskreis (Tee & Gespräch) 
  

Mi 4.2.26 Meditationskreis (Qigong - Die Acht Brokate) 
 

Mi 11.2.26  Meditationskreis (Hakuin Zazen Wasan) 
 

Mi 18.2.26 Meditationskreis (Hoffnung als Hindernis) 
 

Mi 25.2.26 Meditationskreis (Tee & Gespräch) 
 

Mi 4.3.26 Meditationskreis (Rezitation der 5 Achtsamkeitsübungen) 
 

Mi 11.3.26 Meditationskreis (Die Dinge singen hör ich so gern) 
 

Mi 18.3.26 Öffentliche Mitgliederversammlung 
 

Mi 25.3.26 Meditationskreis (Tee & Gespräch) 
 

Mi 1.4.26 Meditationskreis (Die Drei Erdberührungen) 
 

Mi 8.4.26 Meditationskreis (Das Wenige und das Wesentliche) 
 

Mi 15.4.26 Meditationskreis (Was ist Angst?) 
 

Mi 22.4.26 Meditationskreis (Desiderata) 
 

Mi 29.4.26 Meditationskreis (Tee & Gespräch über Programm 5-8/26) 
 

ab Mo 4.5. jeden Montag 18-19.00 Uhr: Qigong im Schlossgarten 
 

 
 

Redaktionsteam: Manfred Folkers, Thomas Günther, Petra Keup, Stephanie Marquardt, 

Ursula Neumann, Volker von Seggern, Theo Stenert; c/o Achtsamkeit in OL e.V., 

Devrientstr. 8,  26121 Oldenburg, 0441/8850040, www.achtsamkeit-in-ol.de 
 
 

 

„Achtsamkeit in Oldenburg e.V.“ ist ein gemeinnütziger Verein. Spenden 

(steuerabzugsfähig) sind möglich auf das Konto der Oldenburgischen Landesbank DE19 

2802 0050 1223 3540 00 (IBAN), OLBO DE H2XXX (BIC).  Herzlichen Dank.   
 

 

http://www.achtsamkeit-in-ol.de/


 

 

Gesprächsthemen des Meditationskreises: 
 

28.1. + 25.2. + 25.3. + 29.4. 02026: Geführte Meditation (MF/SM) 

Am letzten Mittwoch im Monat wird die 2. Phase der Sitz-Meditation durch das 

Vorlesen kurzer Sätze ergänzt, die sich mit der Atmung verknüpfen lassen. 
 

28.1. + 25.2. + 25.3. + 29.4.02026: Tee & Gespräch  

Während wir ein vorbereitetes Getränk (z. B. Tee) trinken, sprechen wir über 

unsere Erfahrungen mit dem Leben und dem Meditieren. 
 

An jedem 1. Mittwoch im Monat bieten wir nach der Sitz-Meditation eine 

Übung im Stehen, Liegen oder Sitzen an (ca. 30 Minuten): 

 7.1.26  Musik & Singen  

 4.2.26  Qigong - Die Acht Brokate  

 4.3.26  Rezitation der Fünf Achtsamkeitsübungen 

 1.4.26  Die Drei Erdberührungen  
 

14.1.02026: Wenn ihr Frieden wollt ... (PK) 

Wir hören und besprechen einen Text aus dem Buch ‘Die Sonne. Mein Herz.‘ von 

Thich Nhat Hanh.  
 

21.1.02026: Zeitläufe in der Natur (TG) 

An einem Beispiel aus der keltischen Naturphilosophie werden wir uns über 

Zeitläufe in der Natur austauschen. 

 

11.2.02026: Hakuin Zazen Wasan (VvS) 

Wir hören und besprechen das ‘Loblied auf das Zazen‘ von Hakuin Zenji (1686 - 

1769), der als Vater der modernen Rinzai-Richtung des Zen-Buddhismus gilt. 
 

18.2.02026: Hoffnung als Hindernis (SM) 

Wir besprechen zwei Texte über ‘Hoffnung‘ von Thich Nhat Hanh und Joanna 

Macy / Chris Johnstone. 
 

11.3.02026: Die Dinge singen hör ich so gern (TS) 

Wir hören und besprechen ein Gedicht von Rainer Maria Rilke. 
 

8.4.02026: Das Wenige und das Wesentliche (MF) 

Wir hören und besprechen einige Textstellen aus dem Buch ‘Das Wenige und das 

Wesentliche‘ von John von Düffel. 
 

15.4.02026: Was ist Angst? (UN) 

Wir hören und besprechen den Text ‘Was ist Angst?‘ aus dem Buch ‘Die Kuh, 

die weinte‘ von Ajahn Brahm. 
 

22.4.02026: Desiderata (MF) 

Wir hören und besprechen ‘Desiderata‘ (auch als Lebensregel von Baltimore 

bezeichnet), ein Prosagedicht von Max Ehrmann aus dem Jahr 1927. 

 

https://de.wikipedia.org/wiki/Rinzai-sh%C5%AB
https://de.wikipedia.org/wiki/Zen
https://de.wikipedia.org/wiki/Buddhismus
https://de.wikipedia.org/wiki/Prosagedicht
https://de.wikipedia.org/wiki/Max_Ehrmann


 

 

John von Düffel: Das Wenige und das Wesentliche 
Ein Stundenbuch (Dumont Verlag 2022) 

 

Immer häufiger erscheinen Bücher, die in ihrer Haltung und 

Herangehensweise als ‘buddhistisch‘ gelesen werden können. John von 

Düffels Werk ‘Das Wenige und das Wesentliche‘ kann als Anregung 

verstanden werden, einen in der Buddhismus aktuell 3/25 formulierten 

Auftrag zu erfüllen: “Warum wir den Weg der Mitte neu berechnen 

müssen“. 
 

Ins Zentrum seiner Betrachtungen rückt der Autor die menschliche 

Fähigkeit, asketisch zu leben. Dabei unterscheidet er zwischen dem 

Asketen der Vergangenheit und dem Asketen der Zukunft. Ihm geht es 

“nicht ums Verzichten“, sondern um die Frage: “Was brauche ich 

wirklich?“ Er kommt zu dem Ergebnis: “Das Wenige ist die Methode, 

um das Wesentliche zu erkennen. Wenn das Wenige dem Wesentlichen 

entspricht, dann ist das Glück. ... Der Asket der Zukunft verzichtet 

nicht. Er löst sich vom Unwichtigen. Sein ‘Verzicht‘ ist eine 

Befreiung.“ 
 

Vom Verlag als “modernes Stundenbuch über Minimalismus“ und “die 

wesentlichen Fragen des Lebens“ angekündigt und gestaltet wie ein 

langes Gedicht lesen sich von Düffels Gedanken wie eine Kette von 

Aphorismen. 
  

Zur Veranschaulichung greift er auch auf antike Vorbilder wie Sisyphos 

und Ödipus zurück. Er erläutert das “Anthropozän“ und dessen 

“Seinskrise“ als ein “vom Menschen geprägtes Erdzeitalter, das im 

Begriff ist, die Erde weitgehend unbewohnbar zu machen“. Außerdem 

kritisiert er das “Primat der Ökonomie über die Ökologie“. Für ihn ist 

“der Genuss des Wesentlichen“ keine Einschränkung und “keine 

Konsumkategorie“, sondern “eine Kategorie der Erkenntnis“. 
 

Für die zunehmende Zahl der Menschen, die ihren eigenen Anteil an 

der ökologischen Verwüstung der Erde wahr und ernst nehmen und für 

ihre Lebensgestaltung einen ‘Mittleren Weg‘ anstreben, bietet von 

Düffels ‘kontemplative Wanderschaft‘ eine Fülle von Anregungen. 

Sein Buch schließt mit der Einsicht: “Genug wäre das Ende das 

gelingt“. 
Diese Buchbesprechung von Manfred Folkers erschien in der Buddhismus aktuell 4/25 

 

Am Mi 8. April 02026 werden wir einige Abschnitte aus diesem Buch lesen und besprechen. 



 

 

Hoffnung als Hindernis 
(aus: Thich Nhat Hanh – Ich pflanze ein Lächeln) 

Hoffnung ist wichtig, weil sie dazu beitragen kann, dass der gegenwärtige 

Moment weniger schwer zu ertragen ist. Wenn wir glauben, dass es morgen besser 

sein wird, können wir eine Notlage heute leichter ertragen. Mehr kann die 

Hoffnung jedoch für uns nicht tun - sie kann eine Notlage erträglicher machen. 

Wenn ich tief über das Wesen der Hoffnung nachsinne, entdecke ich etwas 

Tragisches. Da wir uns an unsere Hoffnung für die Zukunft klammern, richten wir 

unsere Kräfte und Fähigkeiten nicht auf den gegenwärtigen Moment. Wir 

halten uns an die Hoffnung und glauben, dass die Zukunft etwas Besseres bringen 

wird, dass wir den Frieden oder das Königreich Gottes finden werden. Die 

Hoffnung wird zu einer Art Hindernis. Wenn du die Hoffnung seinlassen kannst, 

wirst du dich gänzlich auf den gegenwärtigen Moment einlassen können und die 

Freude entdecken, die schon hier ist.  

Erleuchtung, Frieden und Freude werden nicht von jemand verliehen. Der Quell 

ist in unserem Inneren, und wenn wir tief genug im gegenwärtigen Moment 

nachgraben, wird das Wasser hervorsprudeln. Wenn wir wirklich lebendig sein 
wollen, müssen wir zurück zum gegenwärtigen Augenblick. Üben wir bewusstes Atmen, so 

üben wir die Rückkehr in den gegenwärtigen Moment, in dem alles geschieht.  

Die westliche Zivilisation legt so viel Wert auf den Gedanken der Hoffnung, dass 

wir den gegenwärtigen Moment oftmals vergessen. Hoffnung gehört zur Zukunft. 

Sie ist uns keine Hilfe, wenn wir im gegenwärtigen Moment Freude, Frieden oder 

Erleuchtung finden möchten. Viele Religionen stützen sich auf den Gedanken der 

Hoffnung, und die Unterweisung, die Hoffnung seinzulassen, wird 

möglicherweise bei manchen von euch eine heftige Reaktion hervorrufen. Der 

Schock kann jedoch etwas Wichtiges bewirken. Ich sage nicht, dass du nicht mehr 

hoffen sollst, sondern nur, dass Hoffnung allein nicht genügt. Hoffnung kann zu 

einem Hindernis für dich werden, und wenn du ihrer Energie verhaftet bleibst, 

wirst du nicht gänzlich in den gegenwärtigen Moment zurückfinden. Wandelst du 

diese Energien aber um und wirst dir bewusst, was im gegenwärtigen Augenblick 

geschieht, kannst du einen Durchbruch erzielen und Freude und Frieden gleich 

jetzt in diesem Moment entdecken — in deinem Inneren wie in der Außenwelt. 

A. J. Muste, der in der Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts die amerikanische 

Friedensbewegung anführte, die Millionen Menschen bewegte, sagte einmal: »Es 

gibt keinen Weg zum Frieden, Frieden ist der Weg.« Das heißt, dass wir den 

Frieden einfach im gegenwärtigen Moment mit unserem Blick, unserem Lächeln, 

unseren Worten und Taten verwirklichen können. Friedensarbeit ist 

kein Mittel zum Zweck. Jeder Schritt, den wir tun, sollte Frieden sein. Jeder 

Schritt, den wir tun, sollte Freude sein. Jeder Schritt, den wir tun, sollte Glück 

sein. Wenn wir dazu entschlossen sind, können wir es auch. Wir brauchen keine 

Zukunft. Wir können lächeln und uns entspannen. Alles, was wir uns wünschen, 

ist hier im gegenwärtigen Moment schon vorhanden. 
 



 

 

Hoffnung durch Handeln 
(Joanna Macy & Chris Johnstone) 

Hoffnung durch Handeln ist eine Praxis. Wie Tai Chi oder Gartenarbeit ist sie 

eher ein Tun als etwas, was wir haben. Sie besteht in einem Prozess, den wir auf 

jede Situation anwenden können, und umfasst drei Hauptschritte. Als Erstes 

verschaffen wir uns ein klares Bild von der Wirklichkeit, als Zweites 

identifizieren wir die Richtung, in der sich die Dinge nach unserem Wunsch 

entwickeln sollten, oder die Werte, die wir verwirklicht sehen möchten, und als 

Drittes unternehmen wir Schritte, die uns selbst oder unsere Situation in der 

erhofften Richtung voranbringen. 

Da Hoffnung durch Handeln uns keinen Optimismus abverlangt, können wir sie 

sogar dort anwenden, wo wir keine Hoffnung mehr sehen. Der leitende Impetus 

ist unsere Absicht; wir wählen, was wir herbeiführen, wofür wir uns einsetzen 

oder was wir ausdrücken wollen. Statt erst einmal unsere Erfolgschancen 

abzuwägen und nur dann aktiv zu werden, wenn wir hoffnungsvoll sind, 

konzentrieren wir uns auf unsere Absicht und lassen uns von ihr führen. 
 

Diese beiden Texte über ‘Hoffnung‘ werden wir am Mi 18.2.26 besprechen. 
 

Hoffnung ist nicht die Überzeugung, dass etwas gut ausgeht, sondern die 

Gewissheit, dass etwas Sinn hat, egal wie es ausgeht. (Vaclav Havel) . 
 

 

 

DIE DINGE SINGEN HÖR ICH SO GERN 
 

Ich fürchte mich so vor der Menschen Wort. 

Sie sprechen alles so deutlich aus: 

Und dieses heißt Hund und jenes heißt Haus, 

und hier ist Beginn und das Ende ist dort. 
 

Mich bangt auch ihr Sinn, ihr Spiel mit dem Spott. 

Sie wissen alles, was wird und war; 

kein Berg ist ihnen mehr wunderbar; 

ihr Garten und Gut grenzt grade an Gott. 
 

Ich will immer warnen und wehren: Bleibt fern. 

Die Dinge singen hör ich so gern. 

Ihr rührt sie an: sie sind starr und stumm. 

Ihr bringt mir alle die Dinge um. 
 

Dieses Gedicht von Rainer Maria Rilke werden wir am Mi 11. März 02026 besprechen. 
 



 

 

HAKUIN ZAZEN WASAN 
Loblied auf das Zazen von Hakuin Zenji (1686 - 1769) 

 

Alles Seiende ist der Natur nach Buddha, 

wie Eis seiner Natur nach Wasser ist. 

Getrennt vom Wasser gibt es kein Eis, 

getrennt vom Seienden kein Leben des Buddha. 
 

Wie traurig, dass die Menschen das Nahe nicht achten 

und die Wahrheit in der Ferne suchen: 

wie einer, der mitten im Wasser aufschreit vor Durst, 

wie ein Kind aus wohlhabendem Haus, 

das umherirrt unter den Armen. 
 

Verloren auf des Unwissens dunklen Pfaden 

ziehen wir dahin durch die sechs Welten, 

von dunklem Pfad zu dunklem Pfad. 

Wann werden wir frei von Geburt und Tod? 
 

O das Zazen des Mahayana! Ihm sei höchstes Lob! 

Mildtätigkeit, Gebote, die vielen Paramitas, 

das Wiederholen des Buddha-Namens, Zerknirschung 

und zahllose andere gute Werke - alle haben ihren Ursprung im Zazen. 
 

Wer nur einmal Zazen versucht, 

löscht zahllose vergangene Sünden. 

Wo sind die dunklen Pfade geblieben? 

Das Reine Land ist nicht fern. 
 

Wer nur einmal diese Wahrheit hört 

und ihr dankbaren Herzens lauscht, 

sie preist, sie verehrt, 

erlangt Segnungen ohne Ende. 
 

Jene aber, die sich nach innen wenden 

und die Selbst-Natur bezeugen, 

- die Selbst-Natur, die eine Nicht-Natur ist - , 

gehen über bloße Lehren weit hinaus. 
 

Das Tor zur Einheit von Ursache und Wirkung steht offen. 

Der Weg, der weder zwei noch drei ist, führt geradeaus. 

Deine Form ist der Nicht-Form Form, 

dein Gehen und Kommen geschieht nirgends denn wo du bist. 

Dein Gedanke des Nicht-Gedankens Gedanke. 

Dein Singen und Tanzen ist nichts als die Stimme des Dharma. 
 

Wie grenzenlos frei der Himmel des Samadhi. 

Wie heil der volle Mond der vierfachen Weisheit. 

In diesem Augenblick, was mangelt Dir? 

Nirvana vor unseren Augen. Das Lotus-Land an diesem Ort. 

Dieser Leib - das Leben des Buddha. 
 

Über diesen Text aus Japan werden wir uns am Mi 11.2.02026 austauschen. 


